
62 Nghiên cứu Sân khấu - Điện ảnh | Số 48 | Tháng 12, 2025

 NGHIÊN CỨU - TRAO ĐỔI
Research - Exchange

Quá trình hình thành nghệ thuật múa rối 
cạn của người Tày ở Định Hóa, Thái Nguyên

Múa rối là một loại hình nghệ thuật dân 
gian có lịch sử lâu đời trong kho tàng văn hóa 
truyền thống Việt Nam, phản ánh sinh động tư 

duy thẩm mỹ, lao động sáng tạo và đời sống 
tinh thần của cư dân nông nghiệp. Trong nghệ 
thuật múa rối Việt Nam, hai hình thức cơ bản 
được biết đến rộng rãi là múa rối cạn và múa rối 
nước, trong đó múa rối cạn thể hiện sự đa dạng 

NGHỆ THUẬT MÚA RỐI CẠN CỦA  
CỘNG ĐỒNG NGƯỜI TÀY Ở ĐỊNH HÓA, 
THÁI NGUYÊN: GIÁ TRỊ VĂN HÓA VÀ VẤN ĐỀ 
BẢO TỒN TRONG BỐI CẢNH HIỆN NAY

NGUYỄN THỊ TUYẾT NHUNG *
ĐỖ THỊ KHÁNH LY **

Tóm tắt: Múa rối cạn là một loại hình nghệ thuật truyền thống đặc sắc, phản ánh chiều sâu văn 
hóa của người Tày nói riêng và các dân tộc thiểu số Việt Nam nói chung. Loại hình nghệ thuật này 
thể hiện bản sắc riêng biệt của văn hóa Việt Nam trong bối cảnh so sánh với nghệ thuật múa rối 
trên thế giới. Bài viết tập trung khảo cứu quá trình hình thành và phát triển của nghệ thuật múa 
rối cạn trong cộng đồng người Tày tại Định Hóa, Thái Nguyên. Không chỉ là một hình thức biểu 
diễn dân gian, múa rối cạn còn mang đậm ý nghĩa tâm linh, thể hiện khát vọng về một cuộc sống 
no đủ, mùa màng tươi tốt và sự hài hòa giữa con người với thiên nhiên. Việc tăng cường thông tin 
và quảng bá về nghệ thuật múa rối không chỉ giúp du khách hiểu rõ hơn về nền văn hóa truyền 
thống của Việt Nam, mà còn tạo ra cơ hội kinh doanh và phát triển ngành Du lịch, là điểm nhấn 
độc đáo và hấp dẫn cho du khách quốc tế khi đến Thái Nguyên.

Từ khóa: múa rối, múa rối cạn, dân tộc Tày, Định Hóa
Abstract: Dry puppetry represents a distinctive artistic expression of the Tày ethnic group 

in particular, and of the broader cultural heritage of Vietnam’s ethnic minority communities in 
general. This traditional form of performance art is uniquely Vietnamese and sets itself apart 
from puppetry traditions found in other cultures around the world. The paper seeks to explore 
the origins and development of dry puppetry among the Tày people in Định Hóa, Thái Nguyên. 
Beyond its aesthetic value, dry puppetry holds profound spiritual significance, embodying the 
community’s aspirations for favorable weather, bountiful harvests, and a harmonious, prosperous 
family life. Increasing information and promotion of puppetry art not only helps tourists better 
understand Vietnam's traditional culture, but also creates business opportunities and develops the 
tourism industry, which is a unique and attractive highlight for international visitors when coming 
to Thai Nguyen.

 Keywords: puppetry, dry puppetry, Tay ethnic group, Dinh Hoa



63Nghiên cứu Sân khấu - Điện ảnh | Số 48 | Tháng 12, 2025

 NGHIÊN CỨU - TRAO ĐỔI  
Research - Exchange

về kỹ thuật biểu diễn, bao gồm các loại rối que, 
rối dây và rối tay, tùy thuộc vào phương thức 
điều khiển nhân vật. Đây là loại hình có khả 
năng thích ứng cao, vừa mang yếu tố trình diễn 
sân khấu, vừa chứa đựng giá trị nghi lễ và biểu 
tượng văn hóa dân gian(1). Đối với cộng đồng 
người Tày ở Định Hóa, Thái Nguyên, múa 
rối cạn không chỉ là một hình thức nghệ thuật 
biểu diễn phục vụ đời sống tinh thần, mà còn là 
phương tiện phản ánh chiều sâu tâm linh và xã 
hội của cộng đồng. Thông qua ngôn ngữ động 
tác linh hoạt, giàu tính biểu cảm, các tiết mục 
múa rối tái hiện chân thực đời sống lao động, 
sinh hoạt và tín ngưỡng của người dân – từ cảnh 
sản xuất nông nghiệp đến các trò chơi dân gian, 
qua đó phản ánh mối quan hệ hài hòa giữa con 
người và tự nhiên.

Một trong những yếu tố tạo nên bản sắc độc 
đáo của loại hình này là kỹ thuật chế tác rối. 
Nghệ nhân thường chọn gỗ thừng mực – loại gỗ 
nhẹ, mềm, dễ chạm khắc và bền – để tạo hình 
nhân vật. Hình tượng rối đa dạng, bao gồm vua 
quan, nông dân, linh vật và các loài động vật 
quen thuộc trong đời sống hằng ngày. Quá trình 
tạo tác yêu cầu sự tỉ mỉ và am hiểu biểu tượng 
văn hóa dân gian, thể hiện rõ năng lực thẩm mỹ 
và tư duy nghệ thuật của người nghệ nhân.

Hiện nay, tại huyện Định Hóa vẫn duy trì 
hai phường rối cạn tiêu biểu của người Tày là 
Thẩm Rộc và Ru Nghệ. Hai phường này được 
xem như những “bảo tàng sống” của nghệ thuật 
rối dân gian, đồng thời là không gian văn hóa 
đặc trưng phản ánh cấu trúc xã hội, tín ngưỡng 
và thẩm mỹ của cộng đồng(2) . Theo lời kể của 
nghệ nhân Ma Quang Được, ban đầu bộ rối 
của phường chỉ gồm sáu con, trong đó có hai 
quân đầu đàn – rối nam mặt đỏ và rối nữ mặt 
trắng. Theo thời gian, bộ rối được hoàn thiện 
và mở rộng, đến năm 2020 đạt tổng số 33 con 
rối, trong đó có cả hình người và động vật. 

(1).  Lê Ngọc Canh (2002), tr. 15
(2).  Ủy ban Nhân dân tỉnh Thái Nguyên (2008)

Các con rối người được tạc theo kiểu bán thân, 
nhiều bộ phận được ghép nối bằng lạt mây hoặc 
giang, tạo nên các khớp linh hoạt giúp rối cử 
động uyển chuyển khi biểu diễn.Phương thức 
điều khiển rối của người Tày ở Định Hóa cũng 
thể hiện sự sáng tạo đáng chú ý. Nghệ nhân có 
thể kết hợp nhiều kỹ thuật như rối que, rối dây, 
rối tay hoặc sào máy tùy theo tích trò và nhân 
vật. Các quân rối đầu đàn được gắn que tre ở 
phần thân và tay để điều khiển; trong khi đó, 
những nhân vật như “rối trâu đi cày”, “lão bà 
đi cấy” hay “lão nông cuốc đất” thường được 
điều khiển kết hợp cả dây và que, tạo hiệu ứng 
chuyển động tự nhiên, sinh động. Cấu trúc sào 
máy – một cột tre dài khoảng 3 mét có bàn máy 
gắn rối – cùng hệ thống máy dây gồm nhiều 
dây nhỏ điều khiển từ xa, cho phép nghệ nhân 
sáng tạo ra các động tác biểu diễn phong phú 
mà không cần kỹ thuật sân khấu phức tạp.

Có thể thấy, nghệ thuật múa rối cạn của 
người Tày ở Định Hóa là sản phẩm của quá 
trình tích tụ lâu dài các yếu tố văn hóa bản 
địa, vừa mang tính dân gian, vừa phản ánh tư 
duy thẩm mỹ và tri thức kỹ thuật truyền thống. 
Với vai trò là di sản văn hóa phi vật thể, rối 
cạn không chỉ góp phần duy trì bản sắc tộc 
người mà còn là nguồn tư liệu quý giá phục vụ 
nghiên cứu, giáo dục và phát triển du lịch văn 
hóa địa phương(3).

 Đặc điểm của nghệ thuật múa rối cạn ở Định 
Hóa, Thái Nguyên

Nghệ thuật múa rối cạn của người Tày ở 
Định Hóa, Thái Nguyên là một sản phẩm văn 
hóa đặc sắc, hình thành và phát triển trong mối 
quan hệ mật thiết giữa con người với điều kiện 
tự nhiên, môi trường sống và sinh hoạt cộng 
đồng. Không gian núi rừng trùng điệp cùng lối 
sống nông nghiệp đặc trưng của cư dân bản địa 
đã tạo nên nền tảng văn hóa tinh thần, là môi 
trường thuận lợi cho sự ra đời và phát triển của 

(3).  UNESCO (2003)



64 Nghiên cứu Sân khấu - Điện ảnh | Số 48 | Tháng 12, 2025

 NGHIÊN CỨU - TRAO ĐỔI
Research - Exchange

loại hình diễn xướng dân gian độc đáo này(4). 
Hiện nay, hai phường rối tiêu biểu của người 

Tày ở Định Hóa là Thẩm Rộc và Ru Nghệ, được 
coi là trung tâm lưu giữ và truyền bá nghệ thuật 
múa rối cạn truyền thống. Trong tiếng Tày, loại 
hình này được gọi bằng các tên bản địa như ổi 
lỗi, slương pất lạp hay mộc thầu hí – những 
thuật ngữ thể hiện tính dân tộc và sự gắn bó 
của rối với đời sống tinh thần cộng đồng(5) . Tên 
gọi “múa rối” chỉ trở nên phổ biến khi loại hình 
này được đưa vào sân khấu hóa trong thời kỳ 
hiện đại, đặc biệt từ khi các đoàn nghệ thuật 
chuyên và không chuyên bắt đầu phục dựng và 
trình diễn phục vụ công chúng.Tại phường rối 
Thẩm Rộc, bộ rối ban đầu chỉ gồm 5–6 con, sau 
phát triển thành 33 con dưới thời nghệ nhân Ma 
Quang Lai – được xem là tổ nghề đời thứ năm. 
Các nhân vật trong bộ rối thể hiện đa dạng hình 
tượng: từ các con vật thần thoại như rồng, hạc, 
ngựa, tắc kè cho đến hình ảnh con người trong 
đời sống thường nhật. Kỹ thuật tạo hình rối chịu 
ảnh hưởng sâu sắc từ mỹ thuật dân gian, đặc 
biệt là tranh thờ của người Tày, thể hiện qua 
gam màu, đường nét và bố cục tượng trưng.

Về mặt biểu diễn, nam giới đảm nhiệm 
vai trò điều khiển rối, còn nữ giới đảm nhận 
phần hát và đọc thoại cho nhân vật. Một số 
nghệ nhân có thể đảm nhiệm đồng thời nhiều 
vai, thể hiện trình độ điêu luyện và sự phối hợp 
nhịp nhàng trong trình diễn. Sân khấu múa rối 
thường được dựng đơn giản với phông vải, dàn 
nhạc cụ dân tộc (đàn tính, sáo, trống cơm, trống 
cái, trống bản) và bộ rối từ 13 đến hơn 30 con, 
chặt chẽ với các nghi lễ nông nghiệp và lễ hội 
cộng đồng, đặc biệt là Lễ hội Lồng tồng (lễ hội 
xuống đồng) – nơi người dân cầu mùa, cầu an 
và biểu diễn các loại hình nghệ thuật dân gian. 
Trước mỗi buổi diễn, phường rối đều tiến hành 
nghi lễ cúng tổ nghề và xin phép tổ tiên, thể 
hiện quan niệm linh thiêng về nghề diễn và con 

(4).  Tuấn Dũng – Hoàng Quyết (1994), tr. 87- 95
(5).  Hoàng Văn Ma, Lục Văn Pảo (1984), tr. 215

rối. Các quân rối cổ được xem là vật linh, khi 
nghệ nhân qua đời, rối thường được chôn cùng 
như một nghi thức tiễn biệt.

Về cấu trúc kịch mục, mỗi buổi diễn truyền 
thống thường gồm tám tiết mục: mở đầu bằng 
trò giới thiệu phường rối (tiền ổi), tiếp đến là 
các trò chính (hậu ca) phản ánh sinh hoạt đời 
thường như cày ruộng, leo cây bắt tắc kè, hát 
then – đàn tính, và kết thúc bằng trò người leo 
cây bắt tắc kè, mang ý nghĩa dự báo thời tiết 
theo tín ngưỡng dân gian. Đây là tiết mục không 
thể thiếu, được coi như “dấu ấn linh thiêng” mở 
đầu cho một mùa vụ mới(6).

Không chỉ mang giá trị thẩm mỹ, múa rối 
cạn còn hàm chứa ý nghĩa giáo dục và nhân văn 
sâu sắc. Qua lời hát, tích trò và lời giáo, nghệ 
thuật này truyền tải thông điệp về đạo lý “uống 
nước nhớ nguồn”, ca ngợi lao động cần cù, 
khuyến khích học hành thi cử, đề cao tinh thần 
đoàn kết và ý thức bảo tồn bản sắc văn hóa dân 
tộc. Chính vì thế, rối cạn không chỉ là hình thức 
diễn xướng dân gian mà còn là phương tiện 
giáo dục cộng đồng, phản ánh thế giới quan và 
nhân sinh quan của người Tày trong tiến trình 
lịch sử – văn hóa vùng Việt Bắc.

Nghệ thuật múa rối cạn của người Tày ở 
Định Hóa không chỉ là một hình thức biểu diễn 
dân gian, mà còn là phương tiện biểu đạt triết 
lý sống và nhân sinh quan của cộng đồng, phản 
ánh mối quan hệ hài hòa giữa con người, thiên 
nhiên và thế giới tâm linh. Trong không gian 
văn hóa bản địa, loại hình này gắn bó mật thiết 
với hệ thống tín ngưỡng cổ truyền, đặc biệt là 
nghi lễ nông nghiệp và lễ hội mùa xuân – tiêu 
biểu là Lễ hội Lồng tồng, lễ hội xuống đồng 
mang ý nghĩa cầu mùa, cầu phúc cho năm mới 
(7). 

Múa rối cạn là sản phẩm của môi trường văn 
hóa đậm đặc yếu tố tín ngưỡng dân gian, nơi mỗi 
tiết mục đều chứa đựng khát vọng tinh thần của 
cư dân nông nghiệp vùng cao. Với chức năng 

(6). Tuấn Dũng – Hoàng Quyết (1994), tr. 94
(7).  Tuấn Dũng – Hoàng Quyết (1994), tr. 90 - 95



65Nghiên cứu Sân khấu - Điện ảnh | Số 48 | Tháng 12, 2025

 NGHIÊN CỨU - TRAO ĐỔI  
Research - Exchange

phục vụ đời sống tinh thần và tín ngưỡng cộng 
đồng, các vở rối của hai phường Thẩm Rộc và 
Ru Nghệ phản ánh một cách sinh động thế giới 
quan và nhân sinh quan của người Tày, trong 
đó con người được đặt trong mối tương quan 
hài hòa với vạn vật và thần linh. Các lời giáo, 
lời chúc, câu hát và tích trò đều mang nội dung 
cầu phúc, cầu lộc, cầu an, mong mùa màng bội 
thu, sức khỏe dồi dào và học hành đỗ đạt cho 
con cháu.

Những nội dung biểu đạt trong rối cạn thể 
hiện rõ tư duy nông nghiệp cổ truyền và niềm 
tin sâu sắc của người Tày vào thần linh, tổ tiên 
và các đấng bảo hộ tự nhiên. Điều này cho thấy 
mối liên hệ chặt chẽ giữa nghệ thuật múa rối và 
tín ngưỡng thờ thần nông – một trong những 
hình thức tín ngưỡng nông nghiệp cổ xưa nhất 
của cư dân Việt Bắc. Qua các tích trò như Chu 
Mãi Thần, Tiền Hán, Hậu Hán... hay các màn 
trình diễn miêu tả cảnh lao động sản xuất, con 
người được nhìn nhận như chủ thể sáng tạo 
nhưng luôn biết tri ân thiên nhiên và thần linh 
đã giúp họ tồn tại, phát triển. Một số trò diễn 
trong múa rối cạn còn mang hàm ý biểu tượng 
về nguồn gốc văn hóa vật chất và tinh thần của 
người Tày. Những tiết mục giải thích sự ra đời 
của các vật dụng dân gian như áo xiêm, đèn 
lồng hay pháo nổ thể hiện vai trò của múa rối 
như một hình thức “truyền tri thức dân gian” .

Từ góc độ thực hành lễ hội, múa rối cạn thể 
hiện rõ quan niệm chu kỳ sinh tồn và vòng quay 
mùa vụ. Vào dịp Tết Nguyên đán hoặc đầu mùa 
xuân – thời điểm được coi là khởi đầu năm mới 
– người Tày thường tổ chức múa rối cạn như 
một nghi thức cầu mùa, vừa mang tính nghi lễ 
vừa là hình thức giải trí thiêng liêng. Một trong 
những tiết mục quan trọng nhất là “người bắt 
tắc kè” (Pú Cấy), được trình diễn ở phần kết 
buổi diễn. Trong tư duy biểu tượng của người 
Tày, tắc kè là linh vật dự báo thời tiết, tiếng kêu 
của nó tượng trưng cho vận hội tốt lành; vì vậy 
trò “bắt tắc kè” là ẩn dụ cho khát vọng chinh 

phục thiên nhiên, hướng tới cuộc sống no đủ và 
thịnh vượng.

Xét ở phương diện ngôn ngữ và biểu diễn, 
nghệ thuật rối cạn cũng phản ánh sự giao thoa 
văn hóa – ngôn ngữ giữa các nhóm tộc người. 
Tại phường Ru Nghệ, lời giáo chủ yếu thể hiện 
bằng tiếng Tày, đôi khi đan xen tiếng Kinh, trong 
khi phường Thẩm Rộc sử dụng tiếng phổ thông 
để phù hợp với khán giả ngoài cộng đồng hoặc 
các dịp biểu diễn phục vụ sự kiện văn hóa(8). Sự 
linh hoạt trong ngôn ngữ biểu diễn cho thấy tính 
thích ứng và sức sống hiện đại của múa rối cạn, 
đồng thời phản ánh khả năng giao lưu văn hóa 
mạnh mẽ của loại hình nghệ thuật này.

Trong bối cảnh xã hội đương đại, múa rối 
cạn không chỉ còn là di sản của riêng cộng đồng 
người Tày, mà đã trở thành biểu tượng văn hóa 
đặc trưng của huyện Định Hóa và là cầu nối 
giao lưu văn hóa giữa các dân tộc như Kinh, 
Nùng, Dao, Cao Lan, Sán Chí... Sự kết hợp 
giữa yếu tố dân gian và nghệ thuật biểu diễn 
hiện đại giúp rối cạn vừa giữ được giá trị truyền 
thống, vừa mang tính thời sự, góp phần củng cố 
tinh thần đoàn kết, tăng cường hiểu biết và gắn 
kết cộng đồng trong xã hội đa tộc người(9) .

Từ đó có thể khẳng định, múa rối cạn của 
người Tày ở Định Hóa không chỉ phản ánh 
nhân sinh quan về sự hài hòa giữa con người và 
tự nhiên, mà còn thể hiện quan điểm nhân văn 
sâu sắc của cộng đồng tộc người thiểu số vùng 
Việt Bắc – coi lao động, tri thức và tín ngưỡng 
là ba trụ cột định hình bản sắc văn hóa dân tộc. 
Nghệ thuật múa rối cạn của người Tày ở Định 
Hóa là sự kết tinh giữa tín ngưỡng dân gian và 
nhân sinh quan truyền thống. Thông qua hình 
thức diễn xướng, cộng đồng không chỉ bảo tồn 
di sản văn hóa của tổ tiên mà còn thể hiện khát 
vọng về một cuộc sống hài hòa, an yên- điều 
luôn hiện hữu trong tâm thức người Tày từ bao 
đời nay.

(8).  Hoàng Văn Ma, Lục Văn Pảo (1984), tr. 221
(9).  Ủy ban Nhân dân tỉnh Thái Nguyên (2008)



66 Nghiên cứu Sân khấu - Điện ảnh | Số 48 | Tháng 12, 2025

 NGHIÊN CỨU - TRAO ĐỔI
Research - Exchange

Nghệ thuật rối cạn ở Định Hóa, đặc biệt qua 
các bài giáo và lời chúc, là phương tiện để cộng 
đồng gửi gắm những ước vọng về cuộc sống an 
lành: “mưa thuận gió hòa, mùa màng bội thu, 
con cháu đỗ đạt, gia đạo bình an”. Đây không 
chỉ là ước nguyện vật chất mà còn mang ý nghĩa 
tinh thần sâu sắc, thể hiện niềm tin vào sự bảo 
trợ của các lực lượng siêu nhiên và quan niệm 
sống hài hòa với thiên nhiên – đặc trưng của tín 
ngưỡng nông nghiệp người Tày.

Một trong những tiết mục tiêu biểu thể hiện 
rõ tư duy biểu tượng ấy là trò Người bắt tắc kè 
(Pú Cấy), thường được biểu diễn trong các lễ 
hội đầu xuân. Theo quan niệm dân gian Tày, tắc 
kè là linh vật đại diện cho thiên nhiên và dự báo 

mùa vụ, còn nhân vật người bắt 
tắc kè tượng trưng cho con người 
trong quá trình thích ứng và chinh 
phục môi trường tự nhiên. Cuộc 
rượt đuổi giữa người và tắc kè 
trong trò diễn không chỉ mang yếu 
tố hài hước, mà còn là ẩn dụ nghệ 
thuật về quá trình lao động bền bỉ, 
sáng tạo của con người trong cuộc 
mưu sinh. Ngoài giá trị biểu tượng, 
múa rối cạn còn phản ánh trực tiếp 
nhịp điệu mùa vụ và tri thức sản 
xuất nông nghiệp của người Tày. 

Đáng chú ý, các nghệ nhân tham gia biểu 
diễn phần lớn đều là nông dân thuần túy, không 
qua đào tạo sân khấu chuyên nghiệp. Chính vì 
vậy, các tiết mục rối cạn mang vẻ mộc mạc, 
chân thực, gần gũi với đời sống thường nhật. 
Tính tự nhiên trong diễn xuất và lời thoại khiến 
rối cạn không chỉ hấp dẫn người xem bằng nội 
dung, mà còn bởi tính cộng cảm và giá trị gắn 
kết cộng đồng mà nó mang lại.

Giá trị từ di sản
Huyện Định Hóa, tỉnh Thái 

Nguyên là một không gian văn hóa 
miền núi giàu bản sắc, nơi hội tụ 
của nhiều cộng đồng dân tộc thiểu 
số, trong đó người Tày chiếm vị trí 
nổi bật về quy mô dân cư và vai trò 
trong đời sống văn hóa địa phương. 
Trong tiến trình phát triển văn hóa 
vùng Việt Bắc, Định Hóa được xem 
là một trung tâm lưu giữ các giá trị 
văn hóa dân gian đặc sắc, đặc biệt 
là hai loại hình đã được Nhà nước 
công nhận là di sản văn hóa phi vật 

thể cấp quốc gia – nghệ thuật múa rối cạn và 
lễ hội Lồng Tồng. Sự ghi nhận này khẳng định 
vị trí đặc biệt của Định Hóa trên bản đồ di sản 
văn hóa Việt Nam, đồng thời thể hiện giá trị bền 
vững của kho tàng tri thức dân gian nơi đây.

Nghệ nhân và con rối (Ảnh: Tuyết Nhung)

Chơi với con rối (Ảnh: Khánh Ly)



67Nghiên cứu Sân khấu - Điện ảnh | Số 48 | Tháng 12, 2025

 NGHIÊN CỨU - TRAO ĐỔI  
Research - Exchange

Nghệ thuật múa rối cạn của người Tày không 
chỉ đơn thuần là hình thức sinh hoạt văn hóa 
mang tính giải trí, mà còn là kết tinh của lịch 
sử hình thành cộng đồng, đời sống lao động và 
tín ngưỡng dân gian. Thông qua hệ thống tích 
trò, lời giáo, bài chúc và hình tượng rối được 
chế tác tinh xảo từ chất liệu địa phương, loại 
hình nghệ thuật này phản ánh toàn diện thế giới 
quan và nhân sinh quan của người Tày, đồng 
thời tái hiện sinh động những kinh nghiệm sản 
xuất, quan niệm đạo đức và khát vọng tinh thần 
của cư dân nông nghiệp miền núi.Mỗi tiết mục 
rối không chỉ đem lại tiếng cười giải trí, mà còn 
hàm chứa thông điệp nhân văn sâu sắc – ca ngợi 
lao động cần cù, tôn vinh tri thức dân gian, đề 
cao tinh thần cộng đồng và ý thức hòa hợp với 
tự nhiên. Chính vì vậy, múa rối cạn không chỉ 
là một hình thức nghệ thuật dân gian, mà còn là 
biểu tượng văn hóa thể hiện bản sắc, trí tuệ và 
tâm hồn của người Tày Định Hóa.

Trong bối cảnh hiện nay, khi quá trình toàn 
cầu hóa và giao lưu văn hóa quốc tế đang diễn 
ra mạnh mẽ, các giá trị văn hóa truyền thống có 
nguy cơ bị phai nhạt nếu không được quan tâm 
đúng mức. Nghệ thuật rối cạn cũng đang đối 
diện với những thách thức tương tự: sự thiếu 
hụt thế hệ kế cận, hạn chế về nguồn lực bảo 
tồn, và sức ép của các hình thức giải trí hiện 

đại. Do đó, việc bảo tồn và phát huy giá trị di 
sản múa rối cạn cần được tiến hành một cách 
có hệ thống, khoa học và bền vững – gắn kết 
giữa bảo tồn vật thể (đạo cụ, sân khấu, phục 
trang) và phi vật thể (tri thức, kỹ năng, nghi lễ, 
ngôn ngữ biểu diễn). Công tác này đòi hỏi sự 
phối hợp chặt chẽ giữa cộng đồng địa phương, 
chính quyền tỉnh Thái Nguyên và các cơ quan 
nghiên cứu, bảo tồn văn hóa. Trong đó, vai trò 
chủ thể của người dân, đặc biệt là các nghệ 
nhân và thành viên của phường rối, cần được 
phát huy tối đa – bởi họ chính là những “người 
gìn giữ ký ức văn hóa sống”, nắm giữ tri thức, 
kỹ thuật và tinh thần của loại hình nghệ thuật 
này qua nhiều thế hệ.Từ góc nhìn di sản học, 
múa rối cạn của người Tày ở Định Hóa là một 
giá trị văn hóa mang tính biểu trưng cho sự kết 
hợp giữa nghệ thuật, tín ngưỡng và đời sống lao 
động. Nó không chỉ có giá trị lịch sử, thẩm mỹ 
và nhân văn sâu sắc, mà còn là minh chứng sinh 
động cho khả năng thích ứng và sáng tạo văn 
hóa của cộng đồng dân tộc thiểu số trong tiến 
trình hội nhập. Vì vậy, việc bảo tồn và phát huy 
giá trị của rối cạn không chỉ là trách nhiệm của 
địa phương, mà còn là nhiệm vụ chung của toàn 
xã hội trong chiến lược gìn giữ và phát huy di 
sản văn hóa dân tộc Việt Nam trong thời kỳ hội 
nhập toàn cầu.

*TS., Giảng viên Trường Cao đẳng Văn hóa Nghệ thuật Việt Bắc 
** Ths., Giảng viên Trường Đại học Sân khấu - Điện ảnh Hà Nội

TÀI LIỆU THAM KHẢO
1.	 Lê Ngọc Canh (2002), Đại cương nghệ thuật múa, NXB. Văn hóa - Thông 

tin, Hà Nội.
2.	 Tuấn Dũng – Hoàng Quyết (1994),Phong tục tập quán dân tộc Tày ở Việt Bắc, 

NXB. Văn hoá dân tộc, Hà Nội
3.	 Ủy ban Nhân dân tỉnh Thái Nguyên. (2008), Địa lý tỉnh Thái Nguyên, Nhà sách Giáo 

dục Nhân dân Trịnh Trúc Lâm.



68 Nghiên cứu Sân khấu - Điện ảnh | Số 48 | Tháng 12, 2025

 NGHIÊN CỨU - TRAO ĐỔI
Research - Exchange

4.	 Nguyễn Huy Hồng (2003), Nghệ thuật múa rối Tày – Nùng, NXB. Văn hoá - Thông 
tin, Hà Nội. 

5.	 Hoàng Văn Ma, Lục Văn Pảo (1984), Từ điển Việt – Tày – Nùng, NXB. Khoa học 
Xã hội, Hà Nội.

6.	 Từ điển bách khoa Việt Nam (1995 – 2005), NXB. Từ điển Bách khoa, Hà Nội
7.	 La Công Ý (2015), Tư liệu phỏng vấn và ghi chép thực địa tại phường rối Thẩm Rộc 

– Định Hóa, Thái Nguyên. Lưu trữ tại Bảo tàng Dân tộc học Việt Nam.
8.	 UNESCO (2003), Công ước về bảo vệ di sản văn hóa phi vật thể của họp phiên thứ 

32 tại Pari từ ngày 29 tháng 9 đến 7 tháng 10 năm 2003

Ngày tạp chí nhận được bài: 19/10/2025; Ngày nhận xét, phản biện: 25/10/2025
Ngày quyết định đăng: 7/11/2025; Ngày đăng: 5/12/2025


